= E-ISSN: 2961-7987
l an P-ISSN: 2962-3456

Volume: 04, Nomor: 01, Tahun: 2025
WILDAN

Jurnal Pendidikan dan Pengajaran http://e-journal.staibanisaleh.ac.id/index.php/wildan/index

Perbandingan Lintas Mazhab Fikih
Sebagai Upaya Penguatan Moderasi Beragama
Dalam Pendidikan Agama Islam

Shokhibul Mighfar?!
Email: smighfar636@gmail.com

Muhammad Faidulloh Al Hasani?
Email: shokhibulmighfar2@gmail.com

Muhammad Habib Kamil3
Email: shohibmighfar1 0@gmail.com

1 Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia
2Pondok Tahfidzul Quran Baitus Sholihin Klaten, Indonesia
3SMP IT Smart Cendekia Klaten, Indonesia

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis studi perbandingan lintas mazhab
sebagai upaya penguatan moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan Library
Research. Hasil penelitian menunjukkan bahwa moderasi beragama dalam Islam
menekankan prinsip toleransi, keterbukaan, dan keadilan. Dalam Pendidikan
Agama Islam, penguatan moderasi beragama dapat dilakukan melalui
keteladanan guru, implementasi kurikulum berbasis moderasi, integrasi nilai-
nilai moderat dalam seluruh materi, serta metode pembelajaran dialogis dan
partisipatif. Studi perbandingan lintas mazhab relevan dalam membentuk sikap
moderat karena memberikan pemahaman terhadap perbedaan pendapat ulama
secara proporsional sehingga menumbuhkan cara pandang yang inklusif dan
menghindarkan peserta didik dari sikap fanatik maupun klaim kebenaran
tunggal. Perbandingan lintas mazhab harus diposisikan sebagai sarana
pendukung yang memperkaya perspektif keberagamaan peserta didik, bukan
sebagai ajang mempertajam perbedaan mazhab secara emosional. Dengan
demikian, integrasi perbandingan lintas mazhab dalam pembelajaran
pendidikan Agama Islam berpotensi memperkuat karakter peserta didik agar
lebih inklusif, toleran, dan mampu hidup harmonis dalam kehidupan
masyarakat multikultural.

Kata kunci: Perbandingan Lintas Mazhab, Fikih, Pendidikan Agama Islam,
Moderasi Beragama.

15


mailto:smighfar636@gmail.com
mailto:shokhibulmighfar2@gmail.com
mailto:shohibmighfar10@gmail.com

Abstract

This study aims to analyze cross-sectarian comparative studies as an effort to
strengthen religious moderation in Islamic Religious Education. This study uses a
qualitative method with a Library Research approach. The results of the study
show that religious moderation in Islam emphasizes the principles of tolerance,
openness, and justice. In Islamic Religious Education, strengthening religious
moderation can be done thru teacher example, implementation of a moderation-
based curriculum, integration of moderate values into all materials, and dialogical
and participatory teaching methods. Cross-madzhab comparative studies are
relevant in shaping moderate attitudes because they provide a proportional
understanding of the differences in scholars' opinions, thus fostering an inclusive
perspective and preventing students from adopting fanaticism or claiming sole
truth. Interfaith comparison should be positioned as a supporting means that
enriches students’ religious perspectives, not as an arena to emotionally sharpen
sectarian differences. Thus, cross-madzhab comparative integration in Islamic
Religious Education learning has the potential to strengthen students' characters
to be more inclusive, tolerant, and capable of living harmoniously in a
multicultural society.

Keywords: Cross Madzhab Comparison, Figh, Islamic Religius Education, Religious
Moderation

PENDAHULUAN

Indonesia menjadi negara multikultural dimana berbagai suku, budaya,
agama, aliran, dan mazhab hidup berdampingan dalam kehidupan bermasyarakat.
Dalam kehidupan masyarakat multikultural diperlukan pemahaman dan
kesadaran yang menghargai perbedaan, kemajemukan dan sekaligus kemauan
berinteraksi dengan siapapun secara adil. Selain itu, diperlukan juga sikap
moderasi seperti pengakuan atas keberadaan pihak lain, sikap toleran,
penghormatan atas perbedaan pendapat, dan tidak memaksakan kehendak dengan
cara kekerasan. Peran pemerintah dan pendidik diperlukan juga dalam
mensosialisasikan, menumbuhkembangkan wawasan pendidikan moderasi
beragama terhadap masyarakat Indonesia agar terwujudnya keharmonisan dan
kedamaian (Susanti, 2022).

Kebijakan moderasi beragama yang digaungkan oleh pemerintah
berdampak besar dalam berbagai aspek, salah satunya dalam aspek Pendidikan.
Dalam lembaga pendidikan, kebijakan moderasi beragama dilakukan dalam proses
pembelajaran, baik di lembaga pendidikan formal maupun informal. Adanya
Kebijakan implementasi moderasi agama dapat membantu peserta didik
memahami pentingnya toleransi, penghargaan terhadap perbedaan, dan

16



kerukunan antar umat beragama. Namun faktanya, konflik antar umat Islam
sendiri masih sering kali terjadi. Hal ini disebabkan pemahaman antar Ormas
I[slam yang mengarah kepada perbedaan di dalam pelaksanaan ibadah (Sholihah &
Solihin, 2022). Pendidikan moderasi beragama antar agama lain sudah digaungkan
namun pendidikan moderasi beragama di internal agama Islam sendiri masih
belum ditekankan dan perlu diperhatikan kembali. Sehingga diperlukan
pemahaman Pendidikan Agama Islam yang holistik dan menyeluruh, dengan
menekankan pada pembiasaan cara berpikir kritis, pluralisme, dan penghargaan
terhadap keberagaman dalam internal agama Islam sendiri agar agenda penguatan
moderasi beragama di Indonesia dapat berjalan dengan baik dan memperkuat
moderasi beragama di Indonesia (Ikhwan dkk., 2023).

Perbandingan lintas mazhab berperan penting sebagai alat untuk
mengembangkan pemahaman agama yang holistik, moderat dan inklusif (Achmad,
dkk., 2022). Hal ini didasarkan pada pendekatan yang membandingkan berbagai
mazhab dalam Islam, seperti Mazhab Maliki, Hambali, Syafi'i, dan Hanafi, untuk
menunjukkan keberagaman pendapat dalam agama bukan sumber konflik,
melainkan sumber kekayaan ajaran agama Islam yang dapat memperkuat toleransi
dan keharmonisan dalam kehidupan bermasyarakat. Fikih perbandingan lintas
mazhab membantu umat Islam memahami bahwa agama Islam memiliki
fleksibilitas dalam merespons tantangan zaman, sehingga mendorong moderasi
yang menghindari ekstremisme dan mempromosikan inklusivitas terhadap
perbedaan (Achmad, dkk, 2022). Dengan demikian pendidikan perbandingan
lintas mazhab menjadi topik yang penting dan dibutuhkan dalam Pendidikan
Agama Islam.

Pendidikan Agama Islam didasarkan pada Al Quran dan hadis yang
mengajarkan agar saling menjaga keharmonisan antara sesama manusia. Sehingga
tujuan dari pendidikan agama Islam adalah menjadi pribadi yang cerdas dan
memiliki rasa toleransi yang tinggi, dan mampu bekerja sama dengan orang lain
tanpa memperhatikan latar belakang (Mujib & Madian, 2022). Pendidikan Agama
Islam berperan dalam menanamkan nilai-nilai toleransi, mulkulturalisme, dan
penghormatan terhadap perbedaan dalam pemahaman agama. Peserta didik
diajarkan untuk menghargai keragaman dalam penafsiran agama tanpa harus
mengabaikan prinsip-prinsip dasar Islam melalui Pendidikan Agama Islam
(Nuraisyah, 2023). Pendekatan moderasi beragama dalam pendidikan agama
Islam menekankan pentingnya diskusi antar mazhab. Pendekatan ini menjadikan
peserta didik paham bahwa perbedaan pemikiran antar mazhab sebagai kekayaan
intelektual Islam, bukan sebagai sumber konflik. Dengan demikian, siswa tidak
akan terjebak dalam fanatisme mazhab. Sebaliknya, mereka akan menganggap
perbedaan pendapat sebagai bagian dari proses pemikiran keagamaan yang

17



konstruktif dan berusaha untuk menghargainya (Supianto, 2024). Dengan
mengintegrasikan pendekatan yang berbasis moderasi beragama pada pendidikan
agama Islam, khususnya pada perbandingan lintas mazhab, pendidikan ini
diharapkan memperkuat moderasi agama.

Penelitian ini secara khusus mengkaji perbandingan lintas mazhab dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam sebagai upaya penguatan moderasi
beragama pada peserta didik. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan
konsep perbandingan lintas mazhab dan moderasi beragama, menjelaskan konsep
moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam serta menganalisis relevansi
perbandingan lintas mazhab Fikih. dan sikap moderat. Sehingga penelitian ini
diharapkan mampu memberikan pemahaman tentang peran studi perbandingan
lintas mazhab dalam memperkuat moderasi beragama.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan
pendekatan library research. Library Reseach termasuk dalam penelitian kualitatif
yang berada pada tataran analitik dan memiliki sifat perspective emic atau data
yang didapatkan bukan berdasarkan pemikiran peneliti, namun berdasarkan fakta
konseptual maupun fakta teoritis. Cara memperoleh datanya melalui interaksi
antara peneliti dengan bahan pustaka dari buku, jurnal, artikel, dan tulisan-tulisan
tertentu. Tahapan pengumpulan datanya dimulai dari mencari literatur, mencatat
poin-poin penting, dan mengklasifikasikan informasi berdasarkan fokus penelitian.
Data yang terkumpul kemudian diolah menggunakan analisis isi. Hasil analisis
digunakan untuk merumuskan kesimpulan teoretis mengenai perbandingan lintas
mazhab sebagai upaya penguatan moderasi agama dalam Pendidikan Agama Islam
(Hamzah, 2020).

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Konsep Perbandingan Lintas Madzhab dalam Islam

Mazhab berasal dari kata bahasa Arab yaitu dzahaba yang berarti pergi. Oleh
karena itu, kata mazhab berarti tempat pergi, jalan atau ath-thariq (Mitra & Yurna,
2023). Mazhab adalah metodologi yang digunakan oleh Imam Mujtahid untuk
menentukan hukum berdasarkan Al Quran dan hadits (Nuraeni dkk. 2024).
Selama perkembangan Islam, banyak dihasilkan mazhab yang memiliki perbedaan
dalam memahami agama Islam. Mazhab-mazhab ini memiliki sejarah yang
panjang, memiliki banyak pengikut di seluruh dunia, serta tumbuh di berbagai
wilayah dan waktu yang berbeda. Sedangkan studi perbandingan lintas mazhab
adalah bidang studi yang bertujuan untuk memahami perbedaan juga
membandingkan antara berbagai mazhab Islam. Studi perbandingan lintas mazhab

18



mempelajari tentang teologi, perspektif, hukum Islam, ijtihad, dan praktik
keagamaan yang berbeda antar mazhab (Kurniawan dkk., 2023).

Hukum Islam didasarkan pada Al Quran dan hadits, maka tidak ada mazhab
pada zaman Nabi, namun mazhab lahir setelah wafatnya Nabi Muhammad (Al-
Faruq dkk. 2024).Setelah kematian Nabi, tidak ada lagi orang yang memiliki
otoritas untuk menangani masalah hukum. Di sisi lain juga, wilayah Islam telah
menyebar lebih luas dengan macam-macam tradisi yang dimiliki. Pada situasi ini,
fatwa hukum segera dikeluarkan oleh para sahabat untuk menyelesaikan masalah
yang dihadapi. Dalam hal ini, mazhab hanyalah pendapat atau ijtihad para sahabat
dalam memahami suatu masalah, yang kemudian disampaikan kepada Rasulullah
SAW (Nuraeni dkk., 2024).

Hukum Islam mengalami perkembangan yang signifikan selama masa Imam
Mazhab yang berlangsung dari abad ke 8 hingga 9 Masehi. Proses munculnya
mazhab Fikih terkait erat dengan kebutuhan masyarakat untuk menafsirkan
hukum Islam yang semakin kompleks. Selain itu, luasnya wilayah kekuasaan Islam
pada masa itu juga mempengaruhi perkembangan hukum Islam. Perhatian khalifah
kepada para ulama dan ilmu Fikih, semangat yang kuat untuk mendidik para
penguasa dengan pengetahuan Islam, serta penerjemahan dan pembukuan ilmu
pengetahuan, yang sangat membantu dalam memahami sumber hukum Islam para
ulama. Selain itu, penentangan atau dukungan terhadap mazhab tertentu dan
kondisi politik yang stabil atau penuh konflik juga dapat berdampak pada
penyebaran, penerapan hukum Islam, dan dominasi mazhab di wilayah tertentu
(Al-Faruq dkk., 2024).

Di kalangan Imam Mujtahid biasa terjadi perbedaan pendapat. Menurut
Manna’ al-Qattan, terdapat tiga alasan mengapa para fugaha berbeda pendapat,
yaitu mereka berbeda dalam memahami ayat-ayat yang mujmal, berbeda dalam
menerima hadis nabi, serta mereka berbeda dalam ijtihad tentang masalah yang
tidak memiliki nash (Harahap, 2019).

Beberapa mazhab yang paling berpengaruh dan berkembang adalah
Mazhab Maliki, Mazhab Syafi'i, Mazhab Hanbali, dan Mazhab Hanafi. Keempat
mazhab tersebut dianggap sebagai mazhab utama dalam fikih Sunni yang memiliki
pengikut di seluruh dunia. Sedangkan di Indonesia sendiri mayoritas menganut
mazhab Syafi'i. Selain empat mazhab yang berkembang tersebut, ada mazhab lain
yang berkembang lebih lambat atau bahkan beberapa telah hilang karena
kurangnya dukungan dari penguasa (Nuraeni dkk., 2024).

2. Moderasi Beragama dalam Perspektif Islam

Kata moderasi berasal dari istilah Latin moderatio, yang berarti
kesederhanaan. Dalam bahasa Inggris, kata ini dikenal sebagai moderation, yang
sering digunakan untuk menggambarkan rata-rata, standar, atau netral. Secara

19



keseluruhan, moderation menekankan keseimbangan dalam aspek keyakinan,
moralitas, dan tindakan (Islam, 2020). Moderasi beragama dalam bahasa Arab
disebut Islam wasathiyyah. Secara etimologis, wasathiyyah, yang berasal dari kata
wasatho, berarti keadilan, dan keseimbangan antara dua posisi yang bertentangan
(Mahardika, 2024).

Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, moderasi agama (wasathiyyah al-Islam)
diibaratkan sebagai jalan lurus yang mengatur semua aspek kehidupan manusia,
menjaga keseimbangan, dan menciptakan harmoni dalam semua dimensi
kehidupan, mulai dari iman, ibadah, dan akhlak hingga hukum syariah (Harahap,
dkk. 2025). Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa moderasi beragama
adalah sikap keberagamaan yang menekankan keseimbangan dalam memahami
dan mempraktikkan ajaran agama. Sikap ini memerlukan kemampuan untuk
mengendalikan diri, tidak berlebihan, dan tidak terlalu longgar dalam agama.
Moderasi agama berada pada posisi di tengah yang adil dan proporsional,
mendorong seseorang untuk menjadi bijaksana, toleran, dan tidak mudah terjebak
dalam ekstremisme.

Dalam kehidupan masyarakat multikultural, moderasi beragama
merupakan pendekatan yang menekankan keseimbangan dalam memahami dan
mempraktekkan ajaran agama secara holistik. Sedangkan prinsip-prinsip moderasi
beragama meliputi:

a. Ta'aruf, mengenal sesama manusia. Dalam ta'aruf, terdapat beberapa jenis
proses, yang pertama adalah ta'aruf jasadiyyah, yang merujuk pada
penampilan fisik. Kedua adalah ta'aruf fikriyyah, yang merujuk pada
pemikiran yang muncul melalui diskusi, perspektif terhadap isu-isu,
pemikiran, dan sebagainya. Ketiga adalah ta'aruf nafsiyyah, yang
merupakan upaya memahami Kkepribadian, perasaan, dan perilaku
(Nasihuddin, 2024).

b. Tawazun (keseimbangan), adalah pemahaman dan praktik agama yang
mencapai keseimbangan dalam semua aspek kehidupan, baik duniawi
maupun spiritual (Mahardika, 2024).

c. Ta'awun, mencakup sikap saling mencintai dan membantu dalam hal-hal
positif, baik dalam urusan agama, negara, maupun bangsa (Nasihuddin,
2024).

d. Tasamuh, berarti mentoleransi suatu perbedaan dengan sikap yang ringan
hati (Mahardika, 2024).

e. Tawassuth, adalah sikap yang berada di antara dua pandangan ekstrem,
yaitu tidak condong ke kanan dan tidak ke kiri (Mahardika, 2024).

f. Uswah, yaitu perilaku atau tindakan seseorang yang menjadi contoh bagi
orang lain, baik secara sengaja maupun tidak sengaja ( Dewi, 2023).

20



g. I'tidal, berarti menempatkan segala sesuatu pada tempatnya yang
semestinya, menjalankan hak, dan memenuhi kewajiban secara seimbang
(Mahardika, 2024).

h. Musawah, berarti kesetaraan dan penghormatan terhadap sesama manusia
sebagai ciptaan Allah. Semua manusia memiliki martabat yang sama, tanpa
memandang gender, ras, atau etnis (Shofyan, 2022).

i. Syura’, berarti menjelaskan, menyampaikan, atau mengusulkan dan
mengambil keputusan. Syura’ atau musyawarah merupakan proses
penjelasan, negosiasi, atau bertukar gagasan tentang sesuatu (Mahardika,
2024).

3. Konsep Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam

Pendidikan Agama Islam sangat penting sebagai bagian kunci dalam upaya
penyeimbang pandangan keagamaan atau moderasi beragama di Indonesia.
Pendidikan ini membantu menyebarkan nilai-nilai Islam yang adil, inklusif, dan
terbuka kepada peserta didik. Kementerian Agama RI, (2019) menegaskan bahwa
Pendidikan Agama Islam harus membantu membangun karakter yang seimbang
dengan empat ciri utama, yaitu pengabdian kepada negara, penerimaan terhadap
perbedaan, penolakan kekerasan, dan keterbukaan terhadap adat istiadat
setempat. Dalam konteks pembelajaran, Pendidikan Agama Islam bukan sekadar
cara untuk menyampaikan fakta-fakta keagamaan, tetapi juga cara untuk
membentuk sikap dan tindakan yang seimbang dalam komunitas yang beragam.

Pembelajaran agama yang moderat mengajarkan pemahaman Islam yang
membawa rahmat bagi semua, jauh dari radikalisme dan pandangan yang tertutup.
Hal ini sejalan dengan tujuan pembelajaran nasional yang menumbuhkan
kemampuan siswa untuk menjadi pribadi yang beriman, bertaqwa, berkarakter
baik, dan menghargai perbedaan (Hilmy, 2013).

a. Peran Guru Pendidikan Agama Islam sebagai Teladan

Pendidik mata pelajaran agama Islam memiliki peran sebagai teladan
moderasi beragama melalui cara bersikap, berperilaku serta nilai moral yang
ditampilkan dalam keseharian. Guru Pendidikan Agama Islam perlu
menanamkan nilai-nilai moderasi seperti tasamuh (toleransi), tawassuth (jalan
tengah), ta’awun (tolong-menolong), dan itidal (bersikap adil) melalui
pembiasaan, dialog keagamaan yang inklusif, pendampingan dalam mengakses
sumber-sumber keagamaan, serta pembinaan budaya sekolah yang religius
namun tetap menghormati kemajemukan. Dengan keteladanan dan
pembiasaan tersebut, peserta didik terdorong untuk bersikap hati-hati, tidak
ekstrem, serta mampu menghargai pluralitas dalam kehidupan beragama
(Mubarok & Muslihah, 2022).

21



b. Implementasi Kurikulum Pendidikan Agama Islam yang Menekankan
Moderasi Beragama

Penerapan kurikulum Pendidikan Islam berbasis moderat merupakan
langkah penting untuk melahirkan peserta didik yang beriman, toleran,
inklusif, dan mampu mewujudkan kerukunan dalam lingkungan sosial yang
beraneka ragam. Kurikulum harus dirancang dengan mengintegrasikan
prinsip-prinsip moderat seperti tawassuth (sikap tengah), tawazun
(keseimbangan), i‘tidal (proporsional), tasamuh (toleransi), musawah
(kesetaraan), dan syura (musyawarah) ke dalam setiap materi ajar, mulai dari
Al-Qur'an Hadis, Akidah, Akhlak, Fikih, hingga Sejarah Kebudayaan Islam.
Integrasi prinsip-prinsip tersebut hendaknya tidak hanya diwujudkan dengan
mengintegrasikan aspek-aspek normatif Islam, tetapi juga mempertimbangkan
konteks sosial-keagamaan, perbedaan pendapat di antara para ulama, dan
keberagaman keyakinan yang ada. Misalnya, dalam pembelajaran fikih, guru
dapat menyajikan beragam pandangan dari berbagai madzhab sebagai bagian
dari pengayaan intelektual Islam. Pendekatan ini diperlukan untuk memenuhi
kebutuhan moderasi keyakinan dalam mengatasi intoleransi (Melisa dkk.,
2025).

c. Strategi atau Metode Pembelajaran

Strategi atau metode dalam pembelajaran moderasi beragama untuk
Pendidikan Agama Islam menitikberatkan pada pengembangan sikap toleran,
bersikap adil dan seimbang, serta menghormati keberagaman yang terdapat
dalam lingkungan peserta didik. Guru Pendidikan Agama Islam menggunakan
pendekatan yang mengintegrasikan nilai-nilai moderasi ke dalam materi
pembelajaran. Selain itu, para pendidik menerapkan metode pembelajaran
yang aktif seperti diskusi kelompok, studi kasus, proyek, simulasi, dan
permainan peran untuk membekali siswa dalam menghadapi perbedaan
pendapat dengan cara yang sopan. Semua strategi ini dirancang agar peserta
didik tidak hanya sekadar memahami konsep moderasi secara teori, tetapi juga
dapat mengimplementasikannya dalam aktivitas sehari-hari sebagai
manifestasi Islam yang ramabh, inklusif, dan membawa rahmat untuk seluruh
alam (Sudirman dkk., 2023).

d. Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama
Islam
Integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam
merupakan upaya menjadikan moderasi sebagai ruh yang menjiwai seluruh
proses pembelajaran, bukan sekadar tambahan materi. Integrasi ini dilakukan
dengan memilih materi Pendidikan Agama Islam yang menekankan nilai

22



tawassuth (pertengahan), tasamuh (toleransi), tawazun (seimbang), dan i’tidal
(adil), seperti pemahaman ayat-ayat Al Quran tentang kemanusiaan dan
keberagaman, penghargaan terhadap ikhtilaf antar mazhab dalam figh, serta
penonjolan kisah sejarah yang menampilkan dialog dan perdamaian. Dalam
akhlak dan muamalah, guru mengarahkan siswa pada sikap tidak ekstrem, adil
dalam interaksi, serta bijak menghadapi perbedaan. Nilai moderasi juga
diintegrasikan melalui metode pembelajaran yang dialogis, partisipatif, dan
kontekstual agar siswa terbiasa berdiskusi secara santun dan menghargai
pendapat. Dengan demikian, integrasi moderasi dalam Pendidikan bertujuan
membentuk peserta didik yang berwawasan luas, toleran, serta mampu hidup
harmonis dalam masyarakat multikultural (Fazillah, 2024).

e. Penggunaan Media Dan Sumber Belajar

Media dan sumber belajar menjadi elemen penting dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam yang menekankan moderasi beragama yang
mengedepankan moderasi beragama. Perkembangan teknologi digital
memungkinkan pendidik Pendidikan Agama Islam memanfaatkan berbagai
perangkat seperti video, gambar berisi informasi, rekaman audio, dan situs
web pembelajaran daring untuk memberikan pembelajaran yang menarik dan
mudah dipahami. Menurut Adedo dan Deriwanto (2024), penggunaan
perangkat digital dapat membuat siswa ingin belajar lebih banyak dan
membantu mereka menemukan beragam materi pembelajaran. Terutama
materi pembelajaran perbandingan lintas mazhab Fikih. Perkembangan
teknologi juga memudahkan peserta didik dalam mengakses sumber belajar
perbandingan lintas mazhab.

f. Evaluasi Pembelajaran PAI

Evaluasi pembelajaran Pendidikan Agama Islam harus menggunakan
strategi yang menyeluruh dan mengubah. Penilaiannya tidak hanya terbatas
pada perolehan pengetahuan melalui tes atau tugas tertulis, tetapi meliputi
semua kegiatan belajar siswa. Para pengajar juga memberikan perhatian pada
sisi emosional, seperti mahirnya berdiskusi, kapasitas dalam menyampaikan
gagasan secara beretika, serta perilaku yang inklusif dan menghargai adanya
perbedaan perspektif dan kepercayaan. Taktik ini membuktikan bahwa
evaluasi tidak hanya berpusat pada hasil pelajaran, namun juga pada
pembentukan watak dan prinsip-prinsip ajaran agama yang tidak ekstrem
(Holili dkk., 2025)

Keberhasilan menginternalisasi nilai-nilai moderasi beragama dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam harus melalui pendekatan yang holistik,

23



responsif, dan relevan terhadap perkembangan zaman. Sehingga proses
pembelajaran tidak hanya terpaku dalam pembelajaran di kelas, namun juga
teraktualisasi dalam lingkungan sekolah dan masyarakat.

SIMPULAN

Perbandingan lintas mazhab dalam pendidikan Agama Islam membuktikan
bahwa keragaman pendapat ulama mazhab bukan hanya warisan intelektual,
tetapi juga merupakan pondasi penting dalam membangun sikap moderat di
tengah masyarakat yang majemuk. Pemahaman terhadap perbedaan metodologi
ijtihad para imam mazhab memungkinkan peserta didik melihat Islam sebagai
ajaran yang kaya, lentur, serta mampu menyesuaikan diri dengan konteks sosial
yang beragam. Dengan demikian, perbandingan lintas mazhab menjadi sarana
strategis dalam menumbuhkan cara pandang yang inklusif dan menghindarkan
siswa dari sikap fanatik maupun klaim kebenaran tunggal.

Meskipun demikian, keterampilan memahami keragaman mazhab tidak
dapat berdiri sendiri tanpa internalisasi prinsip-prinsip moderasi beragama yang
meliputi tawassuth, tasamuh, dan tawazun. Peran guru PAI tetap menjadi faktor
kunci dalam menanamkan nilai moderat melalui keteladanan, dialog yang sehat,
serta kemampuan mengarahkan siswa untuk menghargai ikhtilaf secara
proporsional. Oleh karena itu, studi perbandingan lintas mazhab harus diposisikan
sebagai sarana pendukung yang memperkaya perspektif keberagamaan siswa,
bukan sebagai ajang mempertajam perbedaan mazhab secara emosional.

Secara keseluruhan, tujuan penelitian ini telah tercapai melalui pemetaan
konsep perbandingan lintas mazhab, identifikasi prinsip-prinsip moderasi
beragama, serta analisis konstruktif mengenai relevansi keduanya dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Hasil penelitian ini memberikan
kontribusi teoretis bahwa moderasi beragama memiliki landasan epistemologi
yang kuat dalam tradisi fikih mazhabi, sementara secara praktis penelitian ini
menekankan urgensi untuk mengintegrasikan kajian mazhab dalam kurikulum
Pendidikan Agama Islam untuk membentuk karakter keberagamaan yang inklusif,
kritis, dan damai.

Meskipun demikian, penelitian ini dibatasi oleh jangkauan kajian yang
bersifat kepustakaan sehingga belum menggambarkan dinamika penerapan
perbandingan lintas mazhab di ruang kelas secara empiris. Penelitian lanjutan
dengan pendekatan lapangan diperlukan untuk melihat sejauh mana integrasi nilai
moderasi dan studi perbandingan lintas mazhab benar-benar berpengaruh
terhadap perilaku dan cara pandang siswa dalam konteks pendidikan yang lebih
nyata.

24



DAFTAR PUSTAKA

Adedo, E., & Deriwanto, D. (2024). Perkembangan Media Digital Dan
Pemanfaatannya Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Institut
Agama Islam Negeri Curup.

Al-Farugq, U., Zahro, A. F.,, Az-Zahra, S. F., & Adhani, I. A. (2024). Dinamika Hukum
Islam Di Masa Imam Madzhab. Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan
Multikulturalisme Indonesia ISSN:, 3(3), 22-33.

Fazillah, N. F. N. (2024). Integrasi Konsep Moderasi Beragama dalam
Pengembangan Materi Pendidikan Agama Islam. Jurnal Pendidikan
Nusantara, 9(1), 136-150.

Dewi, G. (2023). Pendidikan Agama Islam Dan Moderasi Beragama. Jurnal limiah
Penelitian Mahasiswa, 1(2), 26-33. https://doi.org/10.61722 /jipm.v1i2.12

Hamzah, A. (2020). Metode kepenulisan Pustaka (Library Reseach). Literasi
Nusantara Abadi.

Harahap, I. (2019). Memahami Urgensi Perbedaan Mazhab dalam Konstruksi
Hukum Islam di Era Millenial. Jurnal Al-Magqasid: Jurnal Kesyariahan Dan
Keperdataan, 5(1), 1-13.

Hilmy, M. (2013). Whither indonesia’s islamic moderatism? A Reexamination on
the Moderate Vision of Muhammadiyah and NU. Journal of Indonesian Islam,
7(1), 24-48.

Holili, M., Maskuri, M., & Amirudin, Y. (2025). Implementasi Nilai Moderasi
Beragama dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam di Sekolah
Menengah Atas Brawijaya Smart School Kota Malang. Vicratina: Jurnal
IImiah Keagamaan, 10(6).

Harahap, I. A. ], Sinaga, A. I, & Al Farabi, M. (2025). Analisis Perbandingan
Pendidikan Moderasi Beragama. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama. 8, 113-132.

Ikhwan, M., Azhar, Wahyudi, D., & Alfiyanto, A. (2023). Peran Pendidikan Agama
Islam dalam Memperkuat Moderasi Beragama di Indonesia. Realita : Jurnal
Pendidikan Dan Kebudayaan Islam, 21(01), 1-15.

Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan
Diklat Kementerian Agama RI.

Islam, K. N. (2020). Moderasi Beragama di Tengah Pluralitas Bangsa: Tinjauan
Revolusi Mental Perspektif Al-Qur’an. Kuriositas: Media Komunikasi Sosial
Dan Keagamaan, 13(1). https://doi.org/10.35905/kur.v13i1.1379

25



Kurniawan, A. W., Awaludin, M., & Husein, M. F. (2023). Perbandingan Metode
Memahami Perbedaan Diantara Ulama Mazhab Fiqih. Journal Islamic
Education, 1(2), 73-80.

Mahardika, B. (2024). Implementasi Nilai Moderasi Beragama pada Mata Pelajaran
Pendidikan Islam Sebagai Basis Pengembangan Karakter Anak didik di
Tumbuh High School. An-Nidzam : Jurnal Manajemen Pendidikan Dan Studi
Islam, 11(1), 81-1009. https://doi.org/10.33507 /an-nidzam.v11i1.2018

Melisa, K., Lutfia, N., Saptura, A., & Zulkarnain, A. I. (2025). Implementasi Nilai-Nilai
Moderasi Beragama dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam di
Madrasah Aliyah. Journal of Innovative & Creativity. 5(2), 416-424.

Mitra, S. N, & Yurna, Y. (2023). Menatap Figh Kedepan Dalam Merealisasikan
Perbedaan Mazhab Menjadi Rahmat. Al Yazidiy: Jurnal Sosial Humaniora
Dan Pendidikan, 5(2), 35-46.
https://doi.org/https://doi.org/10.55606/ay.v5i2.459

Mubarok, G. A., & Muslihah, E. (2022). Peran Guru Pendidikan Agama Islam
Membentuk Sikap Keberagaman dan Moderasi Beragama. Geneologi PAI:
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 9(1), 115-130.

Mujib, A., & Madian. (2022). Moderasi Pendidikan Islam di Indonesia. JIES (Journal
of Islamic Education Studies), 1(1), 24-32.

Musyahid, A., Mustafa, A., & Asti, M. ]. (2022). Pengembangan Moderasi Bermazhab
di Kalangan Mahasiswa Perbandingan Mazhab dan Hukum UINAM:

Relevansi Pemikiran Islam Moderat. Kuriositas: Media Komunikasi Sosial
dan Keagamaan, 15(1), 138-158.

Nuraeni, H. A, Alsyaina, Y. R, & Octavia, Z. S. (2024). Pentingnya Mengenal
Mazhab-Mazhab Figih Bagi Umat Muslim di Indonesia. AL-AFKAR: Journal
for Islamic Studies, 7(4), 1424-1432.
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v7i4.1118

Nuraisyah, A. R. (2023). Internalisasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan
Agama Islam.  Jurnal  Pendidikan @ Agama Islam, 1(2), 55.
https://doi.org/10.52434 /jpai.v1i2.2691

Nasihuddin, M. (2024). Menakar Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Islam:
Strategi Dan Dampak. Salimiya: Jurnal Studi llImu Keagamaan Islam, 5(2),
182-194. https://doi.org/10.58401 /salimiya.v5i2.110

Susanti, S. (2022, October 30). Moderasi Beragama dalam Masyarakat
Multikultural. Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 6(2),
168-182. https://doi.org/https://doi.org/10.52266/tadjid.v6i2.1065

26



Rakhman, A. B,, & Tarmudi. (2024). Nalar Figh Perbandingan Sebagai Paradigma
Moderasi Beragama dalam Pandangan Muhammad Sa’id Ramadhan Al-
Buthi (1929 - 2013 M). An Nur: Jurnal Studi Islam, 16(2), 194-212.

Sholihah, A. N., & Solihin. (2022). Konflik Terhadap Pemahaman Antar Kelompok
Keagamaan Persatuan Islam (PERSIS) dan Nahdatul Ulama (NU).
Proceedings UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 1(53). Retrieved from
https://proceedings.uinsgd.ac.id/index.php/proceedings/article /view/824

Sudirman, S., Hidayah, S. I. N., & Agustina, C. D. (2023). Strategi Guru PAI dalam
Menanamkan Konsep Moderasi Beragama melalui Pembelajaran PAIL
Modeling: Jurnal Program Studi PGMI, 10(1), 531-542.

27



