
 
 

 
15 

 
 

 

Perbandingan Lintas Mazhab Fikih  

Sebagai Upaya Penguatan Moderasi Beragama  

Dalam Pendidikan Agama Islam 
 

Shokhibul Mighfar1 
Email: smighfar636@gmail.com      

 
Muhammad Faidulloh Al Hasani2 

Email: shokhibulmighfar2@gmail.com  
 

Muhammad Habib Kamil3 
Email: shohibmighfar10@gmail.com  

 
1 Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia 

2Pondok Tahfidzul Quran Baitus Sholihin Klaten, Indonesia 
3SMP IT Smart Cendekia Klaten, Indonesia 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis studi perbandingan lintas mazhab 

sebagai upaya penguatan moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan Library 

Research. Hasil penelitian menunjukkan bahwa moderasi beragama dalam Islam 

menekankan prinsip toleransi, keterbukaan, dan keadilan. Dalam Pendidikan 

Agama Islam, penguatan moderasi beragama dapat dilakukan melalui 

keteladanan guru, implementasi kurikulum berbasis moderasi, integrasi nilai-

nilai moderat dalam seluruh materi, serta metode pembelajaran dialogis dan 

partisipatif. Studi perbandingan lintas mazhab  relevan dalam membentuk sikap 

moderat karena memberikan pemahaman terhadap perbedaan pendapat ulama 

secara proporsional  sehingga menumbuhkan cara pandang yang inklusif dan 

menghindarkan peserta didik dari sikap fanatik maupun klaim kebenaran 

tunggal. Perbandingan lintas mazhab harus diposisikan sebagai sarana 

pendukung yang memperkaya perspektif keberagamaan peserta didik, bukan 

sebagai ajang mempertajam perbedaan mazhab secara emosional. Dengan 

demikian, integrasi perbandingan lintas mazhab dalam pembelajaran 

pendidikan Agama Islam berpotensi memperkuat karakter peserta didik agar 

lebih inklusif, toleran, dan mampu hidup harmonis dalam kehidupan 

masyarakat multikultural. 

 

Kata kunci:  Perbandingan Lintas Mazhab, Fikih, Pendidikan Agama Islam, 

Moderasi Beragama. 

 

 

 

 

E-ISSN: 2961-7987 

P-ISSN: 2962-3456 

Volume: 04, Nomor: 01, Tahun: 2025 
http://e-journal.staibanisaleh.ac.id/index.php/wildan/index 

Wildan 
Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 

mailto:smighfar636@gmail.com
mailto:shokhibulmighfar2@gmail.com
mailto:shohibmighfar10@gmail.com


 
 

 
16 

 
 

Abstract  

This study aims to analyze cross-sectarian comparative studies as an effort to 

strengthen religious moderation in Islamic Religious Education. This study uses a 

qualitative method with a Library Research approach. The results of the study 

show that religious moderation in Islam emphasizes the principles of tolerance, 

openness, and justice. In Islamic Religious Education, strengthening religious 

moderation can be done thru teacher example, implementation of a moderation-

based curriculum, integration of moderate values into all materials, and dialogical 

and participatory teaching methods. Cross-madzhab comparative studies are 

relevant in shaping moderate attitudes because they provide a proportional 

understanding of the differences in scholars' opinions, thus fostering an inclusive 

perspective and preventing students from adopting fanaticism or claiming sole 

truth. Interfaith comparison should be positioned as a supporting means that 

enriches students' religious perspectives, not as an arena to emotionally sharpen 

sectarian differences. Thus, cross-madzhab comparative integration in Islamic 

Religious Education learning has the potential to strengthen students' characters 

to be more inclusive, tolerant, and capable of living harmoniously in a 

multicultural society.  

 

Keywords: Cross Madzhab Comparison, Fiqh, Islamic Religius Education, Religious 

Moderation 

 

PENDAHULUAN 
Indonesia menjadi negara multikultural dimana berbagai suku, budaya, 

agama, aliran, dan mazhab hidup berdampingan dalam kehidupan bermasyarakat. 

Dalam kehidupan masyarakat multikultural diperlukan pemahaman dan 

kesadaran yang menghargai perbedaan, kemajemukan dan sekaligus kemauan 

berinteraksi dengan siapapun secara adil. Selain itu, diperlukan  juga sikap 

moderasi seperti pengakuan atas keberadaan pihak lain, sikap toleran, 

penghormatan atas perbedaan pendapat, dan tidak memaksakan kehendak dengan 

cara kekerasan. Peran pemerintah dan pendidik diperlukan juga dalam 

mensosialisasikan, menumbuhkembangkan wawasan pendidikan moderasi 

beragama terhadap masyarakat Indonesia agar terwujudnya keharmonisan dan 

kedamaian (Susanti, 2022). 
Kebijakan moderasi beragama yang digaungkan oleh pemerintah 

berdampak besar dalam berbagai aspek, salah satunya dalam aspek Pendidikan. 

Dalam lembaga pendidikan, kebijakan moderasi beragama dilakukan dalam proses 

pembelajaran, baik di lembaga pendidikan formal maupun informal. Adanya 

Kebijakan implementasi moderasi agama dapat membantu peserta didik 

memahami pentingnya toleransi, penghargaan terhadap perbedaan, dan 



 
 

 
17 

 
 

kerukunan antar umat beragama. Namun faktanya, konflik antar umat Islam 

sendiri masih sering kali terjadi. Hal ini disebabkan pemahaman antar Ormas  

Islam yang mengarah kepada perbedaan di dalam pelaksanaan ibadah (Sholihah & 

Solihin, 2022). Pendidikan moderasi beragama antar agama lain sudah digaungkan 

namun pendidikan moderasi beragama di internal agama Islam sendiri masih 

belum ditekankan dan perlu diperhatikan kembali. Sehingga diperlukan 

pemahaman Pendidikan Agama Islam yang holistik dan menyeluruh, dengan 

menekankan pada pembiasaan cara berpikir kritis, pluralisme, dan penghargaan 

terhadap keberagaman dalam internal agama Islam sendiri agar agenda penguatan 

moderasi beragama di Indonesia dapat berjalan dengan baik dan memperkuat 

moderasi beragama di Indonesia (Ikhwan dkk., 2023). 
Perbandingan lintas mazhab berperan penting sebagai alat untuk 

mengembangkan pemahaman agama yang holistik, moderat dan inklusif (Achmad, 

dkk., 2022). Hal ini didasarkan pada pendekatan yang membandingkan berbagai 

mazhab dalam Islam, seperti Mazhab Maliki, Hambali, Syafi'i, dan Hanafi, untuk 

menunjukkan keberagaman pendapat dalam agama bukan sumber konflik, 

melainkan sumber kekayaan ajaran agama Islam yang dapat memperkuat toleransi 

dan keharmonisan dalam kehidupan bermasyarakat. Fikih perbandingan lintas 

mazhab membantu umat Islam memahami bahwa agama Islam memiliki 

fleksibilitas dalam merespons tantangan zaman, sehingga mendorong moderasi 

yang menghindari ekstremisme dan mempromosikan inklusivitas terhadap 

perbedaan (Achmad, dkk, 2022). Dengan demikian pendidikan perbandingan 

lintas mazhab menjadi topik yang  penting dan dibutuhkan dalam Pendidikan 

Agama Islam. 
Pendidikan Agama Islam didasarkan pada Al Quran dan hadis yang 

mengajarkan agar saling menjaga keharmonisan antara sesama manusia. Sehingga 

tujuan dari pendidikan agama Islam adalah menjadi pribadi yang cerdas dan 

memiliki rasa toleransi yang tinggi, dan mampu bekerja sama dengan orang lain 

tanpa memperhatikan latar belakang (Mujib & Madian, 2022). Pendidikan Agama 

Islam berperan dalam menanamkan nilai-nilai toleransi, mulkulturalisme, dan 

penghormatan terhadap perbedaan dalam pemahaman agama. Peserta didik 

diajarkan untuk menghargai keragaman dalam penafsiran agama tanpa harus 

mengabaikan prinsip-prinsip dasar Islam melalui Pendidikan Agama Islam 

(Nuraisyah, 2023). Pendekatan moderasi beragama dalam pendidikan agama 

Islam menekankan pentingnya diskusi antar mazhab. Pendekatan ini menjadikan 

peserta didik paham bahwa perbedaan pemikiran antar mazhab sebagai kekayaan 

intelektual Islam, bukan sebagai sumber konflik. Dengan demikian, siswa tidak 

akan terjebak dalam fanatisme mazhab. Sebaliknya, mereka akan menganggap 

perbedaan pendapat sebagai bagian dari proses pemikiran keagamaan yang 



 
 

 
18 

 
 

konstruktif dan berusaha untuk menghargainya (Supianto, 2024). Dengan 

mengintegrasikan pendekatan yang berbasis moderasi beragama pada pendidikan 

agama Islam, khususnya pada perbandingan lintas mazhab, pendidikan ini 

diharapkan memperkuat moderasi agama. 
Penelitian ini secara khusus mengkaji perbandingan lintas mazhab dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam sebagai upaya penguatan moderasi 

beragama pada peserta didik. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan 

konsep perbandingan lintas mazhab dan moderasi beragama, menjelaskan konsep 

moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam serta menganalisis relevansi 

perbandingan lintas mazhab Fikih. dan sikap moderat.  Sehingga penelitian ini 

diharapkan mampu memberikan pemahaman tentang peran studi perbandingan 

lintas mazhab dalam memperkuat moderasi beragama. 
 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan 

pendekatan library research. Library Reseach termasuk dalam penelitian kualitatif 

yang berada pada tataran analitik dan memiliki sifat perspective emic atau data 

yang didapatkan bukan berdasarkan pemikiran peneliti, namun berdasarkan fakta 

konseptual maupun fakta teoritis. Cara memperoleh datanya melalui interaksi 

antara peneliti dengan bahan pustaka dari buku, jurnal, artikel, dan tulisan-tulisan 

tertentu. Tahapan pengumpulan datanya dimulai dari mencari literatur, mencatat 

poin-poin penting, dan mengklasifikasikan informasi berdasarkan fokus penelitian. 

Data yang terkumpul kemudian diolah menggunakan analisis isi. Hasil analisis  

digunakan untuk merumuskan kesimpulan teoretis mengenai perbandingan lintas 

mazhab sebagai upaya penguatan moderasi agama dalam Pendidikan Agama Islam 

(Hamzah, 2020). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Konsep Perbandingan Lintas Madzhab dalam Islam 

Mazhab berasal dari kata bahasa Arab yaitu dzahaba yang berarti pergi. Oleh 

karena itu, kata mazhab berarti tempat pergi, jalan atau ath-thariq (Mitra & Yurna, 

2023). Mazhab adalah metodologi yang digunakan oleh Imam Mujtahid untuk 

menentukan hukum  berdasarkan Al Quran dan hadits (Nuraeni dkk., 2024). 

Selama perkembangan Islam, banyak dihasilkan mazhab yang memiliki perbedaan 

dalam memahami agama Islam. Mazhab-mazhab ini memiliki sejarah yang 

panjang, memiliki banyak pengikut di seluruh dunia, serta tumbuh di berbagai 

wilayah dan waktu yang berbeda. Sedangkan studi perbandingan lintas mazhab 

adalah bidang studi yang bertujuan untuk memahami perbedaan juga 

membandingkan antara berbagai mazhab Islam. Studi perbandingan lintas mazhab 



 
 

 
19 

 
 

mempelajari tentang teologi, perspektif, hukum Islam, ijtihad, dan praktik 

keagamaan yang berbeda antar mazhab (Kurniawan dkk., 2023). 

Hukum Islam didasarkan pada Al Quran dan hadits, maka tidak ada mazhab 

pada zaman Nabi, namun mazhab lahir setelah wafatnya Nabi Muhammad (Al-

Faruq dkk., 2024).Setelah kematian Nabi, tidak ada lagi orang yang memiliki 

otoritas untuk menangani masalah hukum. Di sisi lain juga, wilayah Islam telah 

menyebar lebih luas dengan macam-macam tradisi yang dimiliki. Pada situasi ini, 

fatwa hukum segera dikeluarkan oleh para sahabat untuk menyelesaikan masalah 

yang dihadapi. Dalam hal ini, mazhab hanyalah pendapat atau ijtihad para sahabat 

dalam memahami suatu masalah, yang kemudian disampaikan kepada Rasulullah 

SAW (Nuraeni dkk., 2024).  

Hukum Islam mengalami perkembangan yang signifikan selama masa Imam 

Mazhab yang berlangsung dari abad ke 8 hingga 9 Masehi. Proses munculnya 

mazhab Fikih terkait erat dengan kebutuhan masyarakat untuk menafsirkan 

hukum Islam yang semakin kompleks. Selain itu, luasnya wilayah kekuasaan Islam 

pada masa itu juga mempengaruhi perkembangan hukum Islam. Perhatian khalifah 

kepada para ulama dan ilmu Fikih, semangat yang kuat untuk mendidik para 

penguasa dengan pengetahuan Islam, serta penerjemahan dan pembukuan ilmu 

pengetahuan, yang sangat membantu dalam memahami sumber hukum Islam para 

ulama. Selain itu, penentangan atau dukungan terhadap mazhab tertentu dan 

kondisi politik yang stabil atau penuh konflik juga dapat berdampak pada 

penyebaran, penerapan hukum Islam, dan dominasi mazhab di wilayah tertentu 

(Al-Faruq dkk., 2024). 

Di kalangan Imam Mujtahid biasa terjadi perbedaan pendapat. Menurut 

Manna` al-Qattan, terdapat tiga alasan mengapa para fuqaha berbeda pendapat, 

yaitu mereka berbeda dalam memahami ayat-ayat yang mujmal, berbeda dalam 

menerima hadis nabi, serta mereka berbeda dalam ijtihad tentang masalah yang 

tidak memiliki nash (Harahap, 2019).  

Beberapa mazhab yang paling berpengaruh dan berkembang adalah 

Mazhab Maliki, Mazhab Syafi'i, Mazhab Hanbali, dan Mazhab Hanafi. Keempat 

mazhab tersebut dianggap sebagai mazhab utama dalam fikih Sunni yang memiliki 

pengikut di seluruh dunia. Sedangkan di Indonesia sendiri mayoritas menganut 

mazhab Syafi'i. Selain empat mazhab yang berkembang tersebut, ada mazhab lain 

yang berkembang lebih lambat atau bahkan beberapa telah hilang karena 

kurangnya dukungan dari penguasa (Nuraeni dkk., 2024).  

2. Moderasi Beragama dalam Perspektif Islam  

Kata moderasi berasal dari istilah Latin moderatio, yang berarti 

kesederhanaan. Dalam bahasa Inggris, kata ini dikenal sebagai moderation, yang 

sering digunakan untuk menggambarkan rata-rata, standar, atau netral. Secara 



 
 

 
20 

 
 

keseluruhan, moderation menekankan keseimbangan dalam aspek keyakinan, 

moralitas, dan tindakan (Islam, 2020). Moderasi beragama dalam bahasa Arab 

disebut Islam wasathiyyah. Secara etimologis, wasathiyyah, yang berasal dari kata 

wasatho, berarti keadilan, dan keseimbangan antara dua posisi yang bertentangan 

(Mahardika, 2024). 

Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, moderasi agama (wasathiyyah al-Islam) 

diibaratkan sebagai jalan lurus yang mengatur semua aspek kehidupan manusia, 

menjaga keseimbangan, dan menciptakan harmoni dalam semua dimensi 

kehidupan, mulai dari iman, ibadah, dan akhlak hingga hukum syariah (Harahap, 

dkk., 2025). Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa moderasi beragama 

adalah sikap keberagamaan yang menekankan keseimbangan dalam memahami 

dan mempraktikkan ajaran agama. Sikap ini memerlukan kemampuan untuk 

mengendalikan diri, tidak berlebihan, dan tidak terlalu longgar dalam agama. 

Moderasi agama berada pada posisi di tengah yang adil dan proporsional, 

mendorong seseorang untuk menjadi bijaksana, toleran, dan tidak mudah terjebak 

dalam ekstremisme. 

Dalam kehidupan masyarakat multikultural, moderasi beragama 

merupakan pendekatan yang menekankan keseimbangan dalam memahami dan 

mempraktekkan ajaran agama secara holistik. Sedangkan prinsip-prinsip moderasi 

beragama meliputi:  

a. Ta'aruf, mengenal sesama manusia. Dalam ta'aruf, terdapat beberapa jenis 

proses, yang pertama adalah ta'aruf jasadiyyah, yang merujuk pada 

penampilan fisik. Kedua adalah ta'aruf fikriyyah, yang merujuk pada 

pemikiran yang muncul melalui diskusi, perspektif terhadap isu-isu, 

pemikiran, dan sebagainya. Ketiga adalah ta'aruf nafsiyyah, yang 

merupakan upaya memahami kepribadian, perasaan, dan perilaku 

(Nasihuddin, 2024). 

b. Tawazun (keseimbangan), adalah pemahaman dan praktik agama yang 

mencapai keseimbangan dalam semua aspek kehidupan, baik duniawi 

maupun spiritual (Mahardika, 2024). 

c. Ta'awun, mencakup sikap saling mencintai dan membantu dalam hal-hal 

positif, baik dalam urusan agama, negara, maupun bangsa (Nasihuddin, 

2024). 

d. Tasamuh, berarti mentoleransi suatu perbedaan dengan sikap yang ringan 

hati (Mahardika, 2024). 

e. Tawassuth, adalah sikap yang berada di antara dua pandangan ekstrem, 

yaitu tidak condong ke kanan dan tidak ke kiri (Mahardika, 2024). 

f. Uswah, yaitu perilaku atau tindakan seseorang yang menjadi contoh bagi 

orang lain, baik secara sengaja maupun tidak sengaja ( Dewi, 2023). 



 
 

 
21 

 
 

g. I'tidal, berarti menempatkan segala sesuatu pada tempatnya yang 

semestinya, menjalankan hak, dan memenuhi kewajiban secara seimbang 

(Mahardika, 2024). 

h. Musawah, berarti kesetaraan dan penghormatan terhadap sesama manusia 

sebagai ciptaan Allah. Semua manusia memiliki martabat yang sama, tanpa 

memandang gender, ras, atau etnis (Shofyan, 2022).  

i. Syura’, berarti menjelaskan, menyampaikan, atau mengusulkan dan 

mengambil keputusan. Syura’ atau musyawarah merupakan proses 

penjelasan, negosiasi, atau bertukar gagasan tentang sesuatu (Mahardika, 

2024).  

 

3. Konsep Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam  

Pendidikan Agama Islam sangat penting sebagai bagian kunci dalam upaya 

penyeimbang pandangan keagamaan atau moderasi beragama di Indonesia. 

Pendidikan ini membantu menyebarkan nilai-nilai Islam yang adil, inklusif, dan 

terbuka kepada peserta didik. Kementerian Agama RI, (2019) menegaskan bahwa 

Pendidikan Agama Islam harus membantu membangun karakter yang seimbang 

dengan empat ciri utama, yaitu pengabdian kepada negara, penerimaan terhadap 

perbedaan, penolakan kekerasan, dan keterbukaan terhadap adat istiadat 

setempat. Dalam konteks pembelajaran, Pendidikan Agama Islam bukan sekadar 

cara untuk menyampaikan fakta-fakta keagamaan, tetapi juga cara untuk 

membentuk sikap dan tindakan yang seimbang dalam komunitas yang beragam.  

Pembelajaran agama yang moderat mengajarkan pemahaman Islam yang 

membawa rahmat bagi semua, jauh dari radikalisme dan pandangan yang tertutup. 

Hal ini sejalan dengan tujuan pembelajaran nasional yang menumbuhkan 

kemampuan siswa untuk menjadi pribadi yang beriman, bertaqwa, berkarakter 

baik, dan menghargai perbedaan (Hilmy, 2013). 

 

a. Peran Guru Pendidikan Agama Islam sebagai Teladan 

Pendidik mata pelajaran agama Islam memiliki peran sebagai teladan 

moderasi beragama melalui cara bersikap, berperilaku serta nilai moral yang 

ditampilkan dalam keseharian. Guru Pendidikan Agama Islam perlu 

menanamkan nilai-nilai moderasi seperti tasamuh (toleransi), tawassuth (jalan 

tengah), ta’awun (tolong-menolong), dan i’tidal (bersikap adil) melalui 

pembiasaan, dialog keagamaan yang inklusif, pendampingan dalam mengakses 

sumber-sumber keagamaan, serta pembinaan budaya sekolah yang religius 

namun tetap menghormati kemajemukan. Dengan keteladanan dan 

pembiasaan tersebut, peserta didik terdorong untuk bersikap hati-hati, tidak 

ekstrem, serta mampu menghargai pluralitas dalam kehidupan beragama 

(Mubarok & Muslihah, 2022). 



 
 

 
22 

 
 

b. Implementasi Kurikulum Pendidikan Agama Islam yang Menekankan 

Moderasi Beragama 

Penerapan kurikulum Pendidikan Islam berbasis moderat merupakan 

langkah penting untuk melahirkan peserta didik yang beriman, toleran, 

inklusif, dan mampu mewujudkan kerukunan dalam lingkungan sosial yang 

beraneka ragam. Kurikulum harus dirancang dengan mengintegrasikan 

prinsip-prinsip moderat seperti tawassuth (sikap tengah), tawazun 

(keseimbangan), i‘tidal (proporsional), tasamuh (toleransi), musawah 

(kesetaraan), dan syura (musyawarah) ke dalam setiap materi ajar, mulai dari 

Al-Qur’an Hadis, Akidah, Akhlak, Fikih, hingga Sejarah Kebudayaan Islam.  

Integrasi prinsip-prinsip tersebut hendaknya tidak hanya diwujudkan dengan 

mengintegrasikan aspek-aspek normatif Islam, tetapi juga mempertimbangkan 

konteks sosial-keagamaan, perbedaan pendapat di antara para ulama, dan 

keberagaman keyakinan yang ada. Misalnya, dalam pembelajaran fikih, guru 

dapat menyajikan beragam pandangan dari berbagai madzhab sebagai bagian 

dari pengayaan intelektual Islam. Pendekatan ini diperlukan untuk memenuhi 

kebutuhan moderasi keyakinan dalam mengatasi intoleransi (Melisa dkk., 

2025). 

 

c. Strategi atau Metode Pembelajaran 

Strategi atau metode dalam pembelajaran moderasi beragama untuk 

Pendidikan Agama Islam menitikberatkan pada pengembangan sikap toleran, 

bersikap adil dan seimbang, serta menghormati keberagaman yang terdapat 

dalam lingkungan peserta didik. Guru Pendidikan Agama Islam menggunakan 

pendekatan yang mengintegrasikan nilai-nilai moderasi ke dalam materi 

pembelajaran. Selain itu, para pendidik menerapkan metode pembelajaran 

yang aktif seperti diskusi kelompok, studi kasus, proyek, simulasi, dan 

permainan peran untuk membekali siswa dalam menghadapi perbedaan 

pendapat dengan cara yang sopan. Semua strategi ini dirancang agar peserta 

didik tidak hanya sekadar memahami konsep moderasi secara teori, tetapi juga 

dapat mengimplementasikannya dalam aktivitas sehari-hari  sebagai 

manifestasi Islam yang ramah, inklusif, dan membawa rahmat untuk seluruh 

alam (Sudirman dkk., 2023). 

 

d. Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama 

Islam  

Integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam  

merupakan upaya menjadikan moderasi sebagai ruh yang menjiwai seluruh 

proses pembelajaran, bukan sekadar tambahan materi. Integrasi ini dilakukan 

dengan memilih materi Pendidikan Agama Islam yang menekankan nilai 



 
 

 
23 

 
 

tawassuth (pertengahan), tasamuh (toleransi), tawazun (seimbang), dan i’tidal 

(adil), seperti pemahaman ayat-ayat Al Quran tentang kemanusiaan dan 

keberagaman, penghargaan terhadap ikhtilaf antar mazhab dalam fiqh, serta 

penonjolan kisah sejarah yang menampilkan dialog dan perdamaian. Dalam 

akhlak dan muamalah, guru mengarahkan siswa pada sikap tidak ekstrem, adil 

dalam interaksi, serta bijak menghadapi perbedaan. Nilai moderasi juga 

diintegrasikan melalui metode pembelajaran yang dialogis, partisipatif, dan 

kontekstual agar siswa terbiasa berdiskusi secara santun dan menghargai 

pendapat. Dengan demikian, integrasi moderasi dalam Pendidikan bertujuan 

membentuk peserta didik yang berwawasan luas, toleran, serta mampu hidup 

harmonis dalam masyarakat multikultural (Fazillah, 2024).  

 

e. Penggunaan Media Dan Sumber Belajar 

Media dan sumber belajar menjadi elemen penting dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam yang menekankan moderasi beragama  yang 

mengedepankan moderasi beragama. Perkembangan teknologi digital 

memungkinkan pendidik Pendidikan Agama Islam memanfaatkan berbagai 

perangkat seperti video, gambar berisi informasi, rekaman audio, dan situs 

web pembelajaran daring untuk memberikan pembelajaran yang menarik dan 

mudah dipahami. Menurut  Adedo dan Deriwanto (2024),  penggunaan 

perangkat digital dapat membuat siswa ingin belajar lebih banyak dan 

membantu mereka menemukan beragam materi pembelajaran. Terutama 

materi pembelajaran perbandingan lintas mazhab Fikih. Perkembangan 

teknologi juga memudahkan peserta didik dalam mengakses sumber belajar 

perbandingan lintas mazhab. 

 

f. Evaluasi Pembelajaran PAI 

Evaluasi pembelajaran Pendidikan Agama Islam harus menggunakan 

strategi yang menyeluruh dan mengubah. Penilaiannya tidak hanya terbatas 

pada perolehan pengetahuan melalui tes atau tugas tertulis, tetapi meliputi 

semua kegiatan belajar siswa. Para pengajar juga memberikan perhatian pada 

sisi emosional, seperti mahirnya berdiskusi, kapasitas dalam menyampaikan 

gagasan secara beretika, serta perilaku yang inklusif dan menghargai adanya 

perbedaan perspektif dan kepercayaan. Taktik ini membuktikan bahwa 

evaluasi tidak hanya berpusat pada hasil pelajaran, namun juga pada 

pembentukan watak dan prinsip-prinsip ajaran agama yang tidak ekstrem 

(Holili dkk., 2025) 

 

  Keberhasilan menginternalisasi nilai-nilai moderasi beragama dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam harus melalui pendekatan yang holistik, 



 
 

 
24 

 
 

responsif, dan relevan terhadap perkembangan zaman. Sehingga proses 

pembelajaran tidak hanya terpaku dalam pembelajaran di kelas, namun juga 

teraktualisasi dalam lingkungan sekolah dan masyarakat.  

 

SIMPULAN 

Perbandingan lintas mazhab dalam pendidikan Agama Islam membuktikan 

bahwa keragaman pendapat ulama mazhab bukan hanya warisan intelektual, 

tetapi juga merupakan pondasi penting dalam membangun sikap moderat di 

tengah masyarakat yang majemuk. Pemahaman terhadap perbedaan metodologi 

ijtihad para imam mazhab memungkinkan peserta didik melihat Islam sebagai 

ajaran yang kaya, lentur, serta mampu menyesuaikan diri dengan konteks sosial 

yang beragam. Dengan demikian, perbandingan lintas mazhab menjadi sarana 

strategis dalam menumbuhkan cara pandang yang inklusif dan menghindarkan 

siswa dari sikap fanatik maupun klaim kebenaran tunggal. 

Meskipun demikian, keterampilan memahami keragaman mazhab tidak 

dapat berdiri sendiri tanpa internalisasi prinsip-prinsip moderasi beragama yang 

meliputi tawassuth, tasamuh, dan tawazun. Peran guru PAI tetap menjadi faktor 

kunci dalam menanamkan nilai moderat melalui keteladanan, dialog yang sehat, 

serta kemampuan mengarahkan siswa untuk menghargai ikhtilaf secara 

proporsional. Oleh karena itu, studi perbandingan lintas mazhab harus diposisikan 

sebagai sarana pendukung yang memperkaya perspektif keberagamaan siswa, 

bukan sebagai ajang mempertajam perbedaan mazhab secara emosional. 

Secara keseluruhan, tujuan penelitian ini telah tercapai melalui pemetaan 

konsep perbandingan lintas mazhab, identifikasi prinsip-prinsip moderasi 

beragama, serta analisis konstruktif mengenai relevansi keduanya dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Hasil penelitian ini memberikan 

kontribusi teoretis bahwa moderasi beragama memiliki landasan epistemologi 

yang kuat dalam tradisi fikih mazhabi, sementara secara praktis penelitian ini 

menekankan urgensi untuk mengintegrasikan kajian mazhab dalam kurikulum 

Pendidikan Agama Islam untuk membentuk karakter keberagamaan yang inklusif, 

kritis, dan damai. 

Meskipun demikian, penelitian ini dibatasi oleh jangkauan kajian yang 

bersifat kepustakaan sehingga belum menggambarkan dinamika penerapan 

perbandingan lintas mazhab di ruang kelas secara empiris. Penelitian lanjutan 

dengan pendekatan lapangan diperlukan untuk melihat sejauh mana integrasi nilai 

moderasi dan studi perbandingan lintas mazhab benar-benar berpengaruh 

terhadap perilaku dan cara pandang siswa dalam konteks pendidikan yang lebih 

nyata. 

 



 
 

 
25 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Adedo, E., & Deriwanto, D. (2024). Perkembangan Media Digital Dan 

Pemanfaatannya Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Institut 

Agama Islam Negeri Curup. 

Al-Faruq, U., Zahro, A. F., Az-Zahra, S. F., & Adhani, I. A. (2024). Dinamika Hukum 

Islam Di Masa Imam Madzhab. Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan 

Multikulturalisme Indonesia ISSN:, 3(3), 22–33. 

Fazillah, N. F. N. (2024). Integrasi Konsep Moderasi Beragama dalam 

Pengembangan Materi Pendidikan Agama Islam. Jurnal Pendidikan 

Nusantara, 9(1), 136–150. 

Dewi, G. (2023). Pendidikan Agama Islam Dan Moderasi Beragama. Jurnal Ilmiah 

Penelitian Mahasiswa, 1(2), 26–33. https://doi.org/10.61722/jipm.v1i2.12 

Hamzah, A. (2020). Metode kepenulisan Pustaka (Library Reseach). Literasi 

Nusantara Abadi. 

Harahap, I. (2019). Memahami Urgensi Perbedaan Mazhab dalam Konstruksi 

Hukum Islam di Era Millenial. Jurnal Al-Maqasid: Jurnal Kesyariahan Dan 

Keperdataan, 5(1), 1–13. 

Hilmy, M. (2013). Whither indonesia’s islamic moderatism? A Reexamination on 

the Moderate Vision of Muhammadiyah and NU. Journal of Indonesian Islam, 

7(1), 24–48. 

Holili, M., Maskuri, M., & Amirudin, Y. (2025). Implementasi Nilai Moderasi 

Beragama dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam di Sekolah 

Menengah Atas Brawijaya Smart School Kota Malang. Vicratina: Jurnal 

Ilmiah Keagamaan, 10(6). 

Harahap, I. A. J., Sinaga, A. I.,  & Al Farabi, M. (2025). Analisis Perbandingan 

Pendidikan Moderasi Beragama. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama. 8, 113–132. 

Ikhwan, M., Azhar, Wahyudi, D., & Alfiyanto, A. (2023). Peran Pendidikan Agama 

Islam dalam Memperkuat Moderasi Beragama di Indonesia. Realita : Jurnal 

Pendidikan Dan Kebudayaan Islam, 21(01), 1–15. 

Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan 

Diklat Kementerian Agama RI. 

Islam, K. N. (2020). Moderasi Beragama di Tengah Pluralitas Bangsa: Tinjauan 

Revolusi Mental Perspektif Al-Qur’an. Kuriositas: Media Komunikasi Sosial 

Dan Keagamaan, 13(1). https://doi.org/10.35905/kur.v13i1.1379 



 
 

 
26 

 
 

Kurniawan, A. W., Awaludin, M., & Husein, M. F. (2023). Perbandingan Metode 

Memahami Perbedaan Diantara Ulama Mazhab Fiqih. Journal Islamic 

Education, 1(2), 73–80. 

Mahardika, B. (2024). Implementasi Nilai Moderasi Beragama pada Mata Pelajaran 

Pendidikan Islam Sebagai Basis Pengembangan Karakter Anak didik di 

Tumbuh High School. An-Nidzam : Jurnal Manajemen Pendidikan Dan Studi 

Islam, 11(1), 81–109. https://doi.org/10.33507/an-nidzam.v11i1.2018 

Melisa, K., Lutfia, N., Saptura, A., & Zulkarnain, A. I. (2025). Implementasi Nilai-Nilai 

Moderasi Beragama dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam di 

Madrasah Aliyah. Journal of Innovative & Creativity. 5(2), 416–424. 

Mitra, S. N., & Yurna, Y. (2023). Menatap Fiqh Kedepan Dalam Merealisasikan 

Perbedaan Mazhab Menjadi Rahmat. Al Yazidiy : Jurnal Sosial Humaniora 

Dan Pendidikan, 5(2), 35–46. 

https://doi.org/https://doi.org/10.55606/ay.v5i2.459 

Mubarok, G. A., & Muslihah, E. (2022). Peran Guru Pendidikan Agama Islam 

Membentuk Sikap Keberagaman dan Moderasi Beragama. Geneologi PAI: 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 9(1), 115–130. 

Mujib, A., & Madian. (2022). Moderasi Pendidikan Islam di Indonesia. JIES (Journal 

of Islamic Education Studies), 1(1), 24–32. 

Musyahid, A., Mustafa, A., & Asti, M. J. (2022). Pengembangan Moderasi Bermazhab 

di Kalangan Mahasiswa Perbandingan Mazhab dan Hukum UINAM: 

Relevansi Pemikiran Islam Moderat. Kuriositas: Media Komunikasi Sosial 

dan Keagamaan, 15(1), 138–158. 

Nuraeni, H. A., Alsyaina, Y. R., & Octavia, Z. S. (2024). Pentingnya Mengenal 

Mazhab-Mazhab Fiqih Bagi Umat Muslim di Indonesia. AL-AFKAR: Journal 

for Islamic Studies, 7(4), 1424–1432. 

https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v7i4.1118 

Nuraisyah, A. R. (2023). Internalisasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan 

Agama Islam. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2), 55. 

https://doi.org/10.52434/jpai.v1i2.2691 

Nasihuddin, M. (2024). Menakar Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Islam: 

Strategi Dan Dampak. Salimiya: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam, 5(2), 

182–194. https://doi.org/10.58401/salimiya.v5i2.110 

Susanti, S. (2022, October 30). Moderasi Beragama dalam Masyarakat 

Multikultural. Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 6(2), 

168-182. https://doi.org/https://doi.org/10.52266/tadjid.v6i2.1065 



 
 

 
27 

 
 

Rakhman, A. B., & Tarmudi. (2024). Nalar Fiqh Perbandingan Sebagai Paradigma 

Moderasi Beragama dalam Pandangan Muhammad Sa’id Ramadhan Al-

Buthi (1929 - 2013 M). An Nur: Jurnal Studi Islam, 16(2), 194–212. 

Sholihah, A. N., & Solihin. (2022). Konflik Terhadap Pemahaman Antar Kelompok 

Keagamaan Persatuan Islam (PERSIS) dan Nahdatul Ulama (NU). 

Proceedings UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 1(53). Retrieved from 

https://proceedings.uinsgd.ac.id/index.php/proceedings/article/view/824 

Sudirman, S., Hidayah, S. I. N., & Agustina, C. D. (2023). Strategi Guru PAI dalam 

Menanamkan Konsep Moderasi Beragama melalui Pembelajaran PAI. 

Modeling: Jurnal Program Studi PGMI, 10(1), 531–542. 


